PROSIDING KONFERENSI INTEGRASI INTERKONEKSI ISLAM DAN SAINS
ISSN 2622-9439; E-ISSN 2622-9447

Volume 1, September 2018

Halaman: 171-176

Relasi Agama dan Sains Menurut
Seyyed Hossein Nasr dan lan G Barbour

Selvia Santi
Program Studi Magister Interdisciplinary Islamic Studies, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga
JI. Marsda Adisucipto Yogyakarta 55281 - Indonesia
Email: silvi.humaniora@gmail.com

Abstrak. Pemikiran mengenai isu relasi antara agama dan sains semakin berkembang ketika suara-suara pihak anti agama memenuhi
pemberitaan media. Isu usang mengenai pertentangan antara agama dan sains memacu semangat para agamawan yang juga
merupakan ilmuan ilmu eksak, diantaranya yang dibahas dalam penelitian ini yaitu lan G Barbour dan Seyyed Hossein Nasr untuk
merumuskan kembali sebuah pola relasi agama dan sains. Kedua tokoh tersebut memiliki beberapa kesamaan yang menjadikan
keduanya dipertimbangkan untuk disejajarkan, yaitu latar kehidupan mereka yang taat beragama dan latar belakang keilmuan dalam
bidang fisika. Pemikiran keduanya juga menjadi satu paradigma dalam melihat hubungan sains dan agama. Barbour dengan teori
empat tipologi sains dan agama, konflik, independensi, dialog dan integrasi. Nasr dengan fokus pemikirannya pada pentingnya
pengkajian sejarah sains, permasalahan etika lingkungan sebagai tanggung jawab bersama sains dan agama dan terakhir tentang
gagasan sains Islam. Bentuk pemikiran mereka ini yang diperbandingkan dengan mempertimbangkan tinjauan kesejarahan
pertemuan agama dan sains dalam tradisi agama Kristen dan Islam. Dari penelitian ini terlihat ada beberapa persamaan pola
pemikiran Nasr dan Barbour pada beberapa aspek, tinjauan historis terhadap sains dan agama serta kesamaan dalam menggunakan
pendekatan integratif untuk membangun relasi sains dan agama.

Kata kunci: Relasi, Agama, Sains.

PENDAHULUAN

Wacana mengenai relasi agama dan sains semakin
marak dikaji di Barat pada sekitar abad ke 20. Di waktu
yang bersamaan dengan yang terjadi di Barat wacana
relasi agama dan sains juga tengah dikaji, namun
perkembangan wacana relasi agama dan sains dalam
dunia Barat dan Islam terdapat perbedaan kajian, karena
kedua wilayah tersebut mengalami pengalaman historis
pertemuan agama dan sains yang berbeda. Barat yang
merintis kajian keilmuan pada sekitar abad ke 15 hingga
abad 21 mengalami berbagai peristiwa traumatik
pertentangan antara sains dengan otoritas keagamaan,
sedangkan Islam yang pernah menjalani masa puncak
perkembangan sains di abad pertengahan kini tengah
mengalami masa kemunduran. Perbedaan peristiwa
yang dihadapi antara agama dan sains telah banyak
dikaji oleh tokoh pemikir dunia Barat dan dunia Islam
yaitu lan G Barbour dan Seyyed Hossein Nasr. Baik
Nasr maupun Barbour telah memberikan kontribusi
pemikirannya yang telah menjadi aliran pemikiran
utama di masing-masing tempatnya.

Kajian pemikiran tokoh dalam wacana relasi
agama dan sains telah banyak dilakukan oleh kalangan
akademisi lain. Sedikitnya ada tiga penelitian mengenai
pemikiran lan G Barbour tentang relasi agama dan
sains, diantaranya oleh Heri Hadiyanto, Indal Abror dan
Waston. Untuk pemikiran Nasr, ada Halimah dan
Muhammad Ramadhan dengan fokusnya pada konsep
manusia dalam pandangan Nasr. Penelitian lain yang

berupaya untuk membandingkan pemikiran tokoh dalam
wacana relasi agama dan sains juga telah banyak
dilakukan, salah satunya yang cukup sering dikutip
yaitu Ach. Maimun Syamsuddin yang membandingkan
pemikiran Mehdi Golshani dan Syed Naquib Al-Attas.

Penelitian-penelitian yang telah ditemukan selalu
cenderung pada dua hal, pertama mereka menekankan
fokus pada satu tokoh dan kedua, ketika melakukan
penelitian pada dua tokoh mereka cenderung
membandingkan pemikiran tokoh yang berasal dari satu
tradisi keagamaan yang sama. Ada satu penelitian yang
dilakukan oleh Ted Peters dan Gaymon Bennett,
keduanya mencoba melihat pemikiran tokoh yang
berasal dari berbagai tradisi dan agama dalam usaha
mereka menjembatani agama dan sains. Penelitian ini
merupakan kumpulan tulisan-tulisan dari tokoh pemikir.
Untuk itu penelitian ini berusaha memberikan kontribusi
untuk mengeksplorasi pemikiran tokoh dalam wacana
agama dan sains dengan pola yang berbeda dari
penelitian sebelumnya. Penelitian ini juga berupaya
menelusuri apakah tradisi keagamaan menjadi unsur
penting wacana relasi agama dan sains.

METODE

Artikel ini merupakan kajian yang sifatnya deskriptif
dikombinasikan dengan studi perbandingan pemikiran
dua tokoh pengkaji relasi agama dan sains. Terdapat
beberapa studi terkait dengan kajian ini, salah satunya


http://sunankalijaga.org/prosiding/index.php/kiiis

172 PROSIDING KONFERENSI INTEGRASI INTERKONEKSI ISLAM DAN SAINS 1: 171-176, 2018

penelusuran kembali hubungan antara sains dan agama
yang dilihat dari tradisi di Barat dan dunia Islam. Kajian
pemikiran kedua tokoh ini didasarkan pada karya ilmiah
mereka yang berhubungan dengan wacana relasi agama
dan sains. lan G Barbour dengan bukunya yang telah
diterjemahkan ke dalam Bahasa Indonesia menjadi Juru
Bicara Tuhan: antara sains dan agama dan karya dari
Seyyed Hossein Nasr Islam and Modern Science.

PEMBAHASAN

Gambaran umum relasi Agama dan sains

Secara definitif sains adalah ilmu pengetahuan, dipakai
sebagai kata kolektif untuk menunjukkan bermacam-
macam pengetahuan yang sistematik dan objektif serta
dapat diteliti kebenarannya (Partanto, 1994: 687).
Definisi sains ini menjadi acuan dalam mengkaji relasi
agama dan sains, sedangkan gambaran yang
dimaksudkan yaitu latar belakang historis pertemuan
antara agama dan sains di Barat, dunia Islam dan pada
masa kontemporer.

1. Latar belakang historis relasi agama dan sains di
Barat

Pertemuan antara agama dan sains di Barat berlangsung
sejak awal mula sains mulai dikembangkan di Barat.
Pertemuan tersebut dapat dikategorikan pada tiga masa,
masa awal berkembangnya filsafat sebagai induk dari
sains, masa abad ke 15 ketika sains mulai dirumuskan
pada nilai-nilai keilmiahan dan ketiga pada masa sains
mendominasi pola pikir barat.

Masa awal berlangsung saat pemikiran filsafat
mulai mencari sebuah kebenaran dengan jalan penalaran
atau penggunaan logika secara maksimal. Saat filsafat
berkembang, pola pikir masyarakat masih sederhana
dan sangat bergantung pada aturan-aturan kerajaan.
Hanya sedikit orang yang berusaha keluar dari
pemikiran sederhana dengan mencoba memikirkan
segala sesuatu secara lebih mendalam. Bentuk
kepercayaan yang ada saat itu berupa pengagungan pada
dewa-dewa dan kehidupan masyarakat sangat
ditentukan oleh pemberian dewa. Perjumpaan filsafat
dengan bentuk kepercayaan terhadap dewa sebenarnya
telah terlihat benih pertentangan, ketika filsafat
memberikan pemikiran yang berlawanan dengan apa
yang dipahami masyarakat dari ajaran dewa-dewa.
Seperti yang terlihat dalam cerita hidup Sokrates yang
harus diadili dalam sidang yang menganggap Sokrates
telah melakukan penghinaan terhadap dewa di awal
abad sebelum masehi sampai awal masehi filsafat,
kemudian berasimilasi dengan kehidupan masyarakat
khususnya dengan doktrin keagamaan yang nantinya
agama Kristen banyak mengadopsi filsafat Yunani ini.

Selanjutnya pada abad ke 15, abad ini dikenal
sebagai masa kekristenan mendominasi masyarakat
Barat. Kesatuan antara otoritas agama dan negara telah
berkuasa selama berabad-abad. Dengan adanya
dominasi ini masyarakat dikontrol dengan doktrin yang

disebarkan oleh otoritas ini. Pengontrolan ini tidak
hanya pada hal-hal yang sifatnya ritual keagamaan
namun juga pembatasan pemikiran. Pihak otoritas
Gereja saat itu tidak akan segan untuk menjatuhkan
hukuman bagi para pelanggar nilai kebenaran yang telah
ditetapkan oleh mereka. Diantara tokoh-tokoh ilmuwan
yang pernah terlibat dengan penghakiman ini ada
Nicolous Copernicus, Galileo Galilei dan Isaac Newton.
Keberadaan mereka dianggap sebagai sebuah ancaman
bagi Gereja karena membawa ajaran baru.

Masa selanjutnya yaitu masa renaissance, masa
kebangkitan sains yang diawali dari peristiwa revolusi
industri di Perancis. Peristiwa ini kemudian mengubah
pola pikir masyarakat yang menilai segala sesuatunya
harus dapat dibuktikan dan sifatnya harus ilmiah, diluar
itu semua maka nilai kebenarannya diragukan. Sains
yang sebelumnya telah berkonflik dengan agama, kini
telah memproklamirkan kemenangannya atas agama,
sehingga di masa ini menjadi satu pandangan umum
ketika melihat adanya ilmuan yang atheis dan bahkan
mencoba membuang agama dari aspek kehidupan
masyarakat.

2. Latar belakang historis relasi agama dan sains di
dunia Islam

Perkembangan sains di dunia Islam dapat dikatakan
lebih awal dari pada perkembangan yang ada di Barat,
saat Barat tengah didominasi oleh otoritas agama, dunia
Islam justru tengah membangun peradabannya di
wilayah Timur Tengah. Renaisansi Islam yang rentang
waktunya sangat panjang dapat dikatakan telah
berlangsung dari abad ke 3 H/9 M sampai abad ke 4
H/10 M. Periode ini yang menurut istilah S.D. Goitein
disebut sebagai puncak “Intermediate Civilization of
Islam” menyaksikan munculnya kelas menengah yang
makmur dan berpengaruh yang memiliki keinginan kuat
dan fasilitas yang diperlukan untuk memperoleh
pengetahuan dan status sosial yang telah memberikan
kontribusi dalam pengembangan dan penyebaran
kebudayaan kuno (Kraemer, 2003).

Masa renaissance di Islam ini bukan berarti selalu
berjalan searah dengan pemikiran keagamaan, namun
sikap pertentangan ini hanya dijumpai pada beberapa
tokoh agama yang menilai dan mengharamkan filsafat
yang diambil dari Yunani. Saat itu pengembangan
keilmuan masih terus berjalan meskipun mendapatkan
kecaman. Namun ternyata pengembangan ilmu ini
akhirnya mengalami perlambatan hingga akhirnya
berujung pada masa stagnasi. Masa ini dikenal dengan
masa tertutupnya pintu ijtihad dan orang-orang hanya
mendalami ilmu-ilmu agama. Masa ini berlangsung
sampai abad ke 18 yang diakhiri dengan lahirnya tokoh-
tokoh pembaharu dalam dunia Islam yang memotivasi
kembali semangat kebangkitan Islam.

3. Perkembangan relasi agama dan sains di Era
kontemporer

Peristiwa-peristiwva yang menghiasi hubungan antara

agama dan sains yang ada dalam tradisi Barat maupun

Islam menghasilkan sebuah bentuk hubungan baru bagi



SANTI - Relasi Agama dan sains menurut Seyyed Hossein Nasr dan lan G Barbour 173

keduanya. Kedua tradisi mencoba mencermati relasi
sains mereka dengan tradisi keagamaan dan para
pemikir mencoba untuk merenungi kembali dampak-
dampak yang akan terjadi jika keduanya terpisah. Sains
di Barat dapat dikatakan telah mengalami masa puncak
penemuan yang luar biasa ketika mereka membuang
dimensi keagamaan dalam kehidupan, namun disisi lain
para ilmuan dihadapkan pada satu kehampaan, karena
sains yang ada ternyata hanya memuaskan kehidupan
fisiknya tetapi tidak pada aspek batin, selain itu juga
kepekaan dan empati ternyata mulai tergerus dengan
adanya temuan yang menyebabkan manusia semakin
bersifat individualis.

Sedangkan dalam Islam, selama mengalami masa
penjajahan mereka terlelap dalam kekuasaan barat yang
telah maju. Ketertinggalan ini ditanggapi dengan cara
merekonstruksi sains yang saat ini banyak dipengaruhi
dunia Barat agar dapat sejalan dengan landasan agama
Islam. Dalam hal ini, beberapa tokoh di era kontemporer
telah memberikan pemikirannya, tokoh-tokoh tersebut,
diantaranya yaitu Fazlur Rahman, Ismail Raji Al-Faruqi,
Naquib Al-Attas, Mohammed Arkoun, Sayyed Hossein
Nasr dan Mehdi Golshani.

Biografi dan pemikiran Seyyed Hossein Nasr dalam
relasi Agama dan sains

Seyyed Hossein Nasr lahir di Kota Teheran, Iran pada
tanggal 7 April 1933. Nasr berasal dari keluarga yang
konsern dengan pendidikan agama, kakeknya termasuk
ulama besar di Iran dan ayahnya seorang sarjana
kenamaan di Persia. Nasr mendapatkan pendidikan
informalnya dari ayahnya langsung dan pendidikan
formalnya ia dapatkan di sekolah tradisional di Iran.
Selanjutnya keluarga Nasr pindah ke Amerika dan Nasr
melanjutkan pendidikannya di Massacheussetts Institute
of Technology (MIT). Di MIT Nasr belajar langsung
dengan Bertrand Russel dan tokoh lain (Nasr, 2010).

Di tahun 1956 ia berhasil mendapatkan gelar
master pada bidang geofisika. Setelah itu Nasr
melanjutkan program doktornya di universitas Harvard
pada bidang sejarah dan filsafat ilmu pengetahuan.
Kecerdasan Nasr dalam bidang ilmu eksak tidak perlu
diragukan lagi, namun Nasr merasa tidak puas dengan
hanya berhenti pada mengetahui prinsip kerja ilmu
fisika, ia kemudian mendalami sejarah pengetahuan dan
juga ilmu-ilmu metafisik. Dari ketertarikannya ini ia
kemudian banyak berinteraksi dengan tokoh-tokoh
filsafat perennial, salah satunya yang ia kagumi Fritjhof
Schuon. Pemikir ini banyak memberikan kontribusi
mengenai  pandangan-pandangan  metafisis dalam
filsafat perenial, yang berisi kritik atas filsafat Barat
modern. Dan yang paling urgen adalah dia juga seorang
tokoh utama dalam perspektif tradisional di dunia
modern yang banyak berbicara tentang makna tradisi.
Dalam catatan Amin razavi, Nasr telah mempelopori
berdirinya Imperial Iranian Academy of Philosophy,
dengan kontribusinya telah menerbitkan jurnal ilmiah
yang bertajuk Javidan Khirad (Sophia Perennis) dan

juga telah banyak mempublikasikan teks-teks
tradisional dengan jumlah besar.

Pemikiran Nasr terhadap relasi agama dan sains,
menjadi fokusnya ketika ia telah menamatkan studi di
universitas harvard, hal ini dapat terlihat lewat disertasi
yang ia garap, yang kemudian di publikasikan oleh
universitas harvard dengan judul, An Introduction to
Islamic Cosmological Doctrines : conception of nature
and methods used for its study by the Ikhwan Al-Shafa,
Al-Biruni and Ibn Sina. Ada banyak karyanya yang
membahas tentang relasi agama dan sains, antara lain
yaitu, Man and Nature, The Spiritual Crisis of Modern
Man, Science and Civilization in Islam, Islamic Science-
An Illustrated Study, Knowledge and The Sacred yang
merupakan Gifford Lecture-nya. Ada tiga hal yang
berkaitan dengan pemikiran Nasr terhadap relasi agama
dan sains:

1. Pentingnya pengkajian sejarah dan filsafat sains
Nasr mengajak umat Islam untuk menengok sejarah
masa kemajuan serta kemunduran yang dihadapi dunia
Islam. Sejarah ini akan membantu umat Islam untuk
menemukan kembali jati dirinya sebagai umat yang
pernah mengalami masa keemasan pada pencapaian
kemajuan sains. Tidak hanya sejarah dari dalam Islam,
Nasr juga mendorong untuk mengkaji kembali sains dan
teknologi yang berasal dari Barat. Untuk argumennya
yang terakhir ini bukan berarti Nasr melihat sains dan
teknologi yang diciptakan Barat tidak bersifat netral.
Namun ia menekankan bahwa sebagai masyarakat yang
tumbuh dari nilai-nilai Islam, sudah sepatutnya Kita
tidak hanya menerima sains dan teknologi Barat secara
mentah namun perlu dikritisi lagi.

Contoh nyata dari hal ini, seperti yang terlihat pada
kerajaan Turki Utsmani yang saat itu dipimpin oleh
Attaturk. Dengan pemahaman yang minim terhadap
sejarah pemikiran serta filsafat Barat membawanya pada
penerimaan secara mentah ideologi Barat mengenai
negara Sekular yang diupayakannya di Turki pada masa
itu. Upaya untuk melakukan pengkajian dalam sains dan
teknologi gencar dilakukan, hal ini berangsur-angsur
menjalar ke dunia Islam lainnya yang sedang
mengupayakan kebangkitan dalam Islam.

2. Fokus permasalahan bersama sains dan agama saat
ini adalah krisis ekologi lingkungan
Hal lain yang perlu diperhatikan dalam relasi agama dan
sains, yaitu mengenai konfrontasi antara sains dan
Islam, bukan pada sisi intelektual, namun lebih pada
masalah etika, yang mana Barat telah memisahkan sains
modern dari implikasi etika dari penggunaan sains
(Nasr, 1989: 22). Dalam hal ini, Nasr memberikan
contoh, seperti yang terjadi pada perang teluk Persia,
meskipun secara fisik perang dipandang sebagai adu
kekuatan teknologi, namun ini bukanlah kesalahan
sains, melainkan kesalahan pengaplikasian etika sains
modern. Nasr yang merupakan tokoh pengkaji agama-
agama, dalam hal ini memberikan pandangannya bahwa
berdasarkan atas aturan Tuhan yang telah diberikan
kepada agama-agama yang ada di bumi, yang kemudian



174 PROSIDING KONFERENSI INTEGRASI INTERKONEKSI ISLAM DAN SAINS 1: 171-176, 2018

dijadikan landasan berperilaku, dalam kaitannya dengan
masalah ini, yaitu secara etika telah ada aturan tentang
bagaimana pola hubungan manusia seharusnya terhadap
alam  maupun makhluk lain yang tentunya
menginginkan adanya keharmonisan.

3. Gagasan Islamisasi sains

Selain dua hal di atas, yang menjadi titik fokus
pemikiran Nasr terhadap relasi agama dan sains, ada hal
terakhir yang penting bagi para akademisi yang
menginginkan adanya Islamisasi sains. Mengenai hal
ini, Nasr memberikan pandangan awalnya, sains
merupakan bidang yang memiliki sudut pandangnya
tersendiri. Hal ini sebagaimana dalam pernyataan Nasr
“science arose under particular circumstance in the
west with certain philosophical presumptions about the
nature of reality” (sains muncul di bawah keadaan
khusus di Barat dengan pandangan filosofis tertentu
tentang realitas alam).

Terhadap Sains Islam, hal yang menarik
dikemukakan oleh Nasr dalam kesimpulan disertasinya,
yang dapat kita katakan sebagai kekhasan dari Sains
Islam yang dimaksud oleh Nasr, berikut kutipannya:
There is a deep intuition in Islam, and in fact in most
Oriental doctrines, that the aim of knowledge is not the
discovery of an unknown which lies in an unexplored
domain outside the being of the seeker of knowledge or
beyond the "boundary of the known". But a return to the
Origin of all things which lies in the heart of man as
well as within "every atom of the Universe." To have a
knowledge of things is to know from where they
originate, and therefore where they ultimately return.
Muslim authors, who have been generally imbued with
the central Islamic doctrine of Unity, have been fully
aware of this basic intuition of the ultimate return of all
things to their Origin and the integration of multiplicity
into Unity. That is why they have believed that the
return of man to God by means of knowledge and
purification, which is the reverse tendency of cosmic
manifestation, conforms to the nature of things and their
entelechy. Creation is the bringing into being of
multiplicity from Unity, while gnosis is the
complementary phase of the integration of the
particular in the Universal (Nasr, 1978).

Kutipan di atas yang pada intinya berarti bahwa
ada intuisi terdalam dalam Islam dan pada faktanya
dalam doktrin ketimuran bahwa tujuan utama
pengetahuan tidak hanya mengeksplor sesuatu yang
asalnya tidak diketahui, lalu kemudian ditemukan,
melainkan juga untuk mengetahui hakikat kembalinya
makhluk dari keragaman menuju pada penyatuan
kepada sumber yang azali. Untuk itu pengetahuan tidak
sekedar memberikan dampak secara materi, namun juga
immateri yang terdapat dalam hatinya.

Biografi dan pemikiran lan G Barbour dalam relasi
Agama dan sains

lan G Barbour lahir pada tahun 1923 di Beijing,
ayahnya seorang ahli geologi asal Skotlandia, ibunya

berasal dari Amerika. Disamping pekerjaan sebagai ahli
geologi, orang tua Barbour juga dikenal sering
melakukan dakwah sebagai seorang misionaris di
Beijing. Pendidikan yang ditempuh lan semenjak umur
20 tahun, lulus S-1 dari Swarthmore College, Tahun
1940 Barbour masuk sekolah Swarthmore, memulai
sebagai seorang mahasiswa engineer tetapi kemudian
pindah ke fisika karena teori-teori dan eksperimennya
lebih menggugah rasa keingintahuan Barbour.

Kemudian S-2 dari Universitas Duke dan Ph. D.
dari Universitas Chicago pada 1949 dan semuanya
dalam bidang fisika. Bidang fisika yang pertama ia
ambil yaitu energi tinggi, namun baru beberapa tahun ia
mengajarkan fisika, Barbour sebagai seorang yang lulus
dari sekolah Kristen, kemudian tertarik mengkaji
persoalan-persoalan filsafat dan agama. Hal tersebut
kemudian mendorongnya untuk sekolah lagi di
Universitas Yale pada bidang filsafat dan etika, hingga
akhirnya mendapat ijazah Teologi pada 1956 (Waston,
2014).

Pemikiran lan dapat dilihat dalam karya-karyanya,
salah satunya yaitu Religion in Age of Science yang
diceramahkan dalam Gifford Lecture yang memiliki 3
bagian, diantaranya agama dan metode dalam sains,
agama dan teori sains dan yang terakhir refleksi-refleksi
teologis dan filosofis. Pada setiap bagiannya memuat
sub bagian terkait dengan judul pada setiap bagiannya,
yang menarik dari bagian pertama, sebagai sisi
orisinilitas pemikiran lan vyaitu cara yang dapat
digunakan untuk menghubungkan sains dan agama ke
dalam tipologi. Pada bagian kedua pemikiran lan
didasarkan atas teori-teori sains serta dogma dalam
agama yang berlawanan satu sama lain, yaitu fisik dan
metafisik, astronomi dan penciptaan, serta evolusi dan
penciptaan yang berkesinambungan. Pada bagian akhir
yaitu refleksi-refleksi teologis dan filosofis sebagai hasil
pemikiran lan terhadap dua bab sebelumnya, hingga
menghasilkan argumen mengenai teologi proses
(Barbour, 1990: x).

Karya lan lainnya yaitu When Science Meets
Religion: Enemies, Strangers, or Partners? Yang telah
diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia oleh penerbit
Mizan menjadi “Juru bicara Tuhan: antara sains dan
agama”, karya Ian ini merupakan hasil revisi dari karya
sebelumnya yang disebutkan di atas, revisi berupa
pengorganisasian setiap bab dengan menggunakan
tipologi. Memetakan pandangan tentang hubungan sains
dan agama dalam empat tipologi yakni konflik,
independensi, dialog, dan integrasi. Tipologi ini sebagai
tolak ukur pertemuan sains dan agama, yang akan
digunakan sebagai ukuran sejauh mana konflik,
independensi, dialog serta integrasi masuk dalam
beberapa isu pertemuan sains dan agama, Yyaitu
astronomi dan penciptaan, implikasi fisika kuantum,
evolusi dan penciptaan nalar, genetika, neurosains dan
sifat dasar manusia serta tuhan dan alam. Agar dapat
mengetahui bagaimana pengukuran empat tipologi



SANTI - Relasi Agama dan sains menurut Seyyed Hossein Nasr dan lan G Barbour 175

tersebut, maka berikut akan dijelaskan mengenai
masing-masing indikator yang ada dalam tipologi.

Tipologi pertama yaitu konflik, dalam tipologi ini
pertama-tama lan merujuk pada dua contoh kasus, yang
pertama kasus pengadilan terhadap Galileo pada 1633.
Sikap Galileo yang dianggap menentang otoritas Gereja
dengan mengajukan teori Copernicus bahwa matahari
sebagai pusat tata surya dan bumi serta planet lainnya
mengelilingi matahari, teori ini berlawanan dengan teori
Ptolemaeus, yang menyatakan bumi sebagai pusat tata
surya. Implikasi dari hal ini ialah Gereja dengan dogma
kebenarannya yang tak dapat diganggu gugat Kini
terancam lewat teori yang kemudian melebar menjadi
permasalahan penafsiran atas alkitab, yang apabila
bertentangan dengan sains maka harus Alkitab
ditafsirkan secara kiasan, namun Galileo lebih memilih
kemutlakan kebenaran Sains, situasi konflik diperparah
dengan adanya dukungan kardinal kepada teori yang
diajukan Galileo tersebut.

Kedua, tipologi independensi, tipe Independensi
merupakan salah satu langkah yang lebih maju bagi
Barbour untuk menghindari konflik antara sains dan
agama adalah dengan memisahkan dua bidang itu dalam
dua kawasan yang berbeda. Hal ini dapat terlihat
melalui dua hal, yaitu sebagai dua domain yang
terpisah, kemudian meninjau perbedaan bahasa dan
fungsi masing-masing.

Ketiga, tipologi dialog. Tipe dialog dalam
membandingkan sains dan agama, dialog menekankan
kemiripan pra-anggapan, metode, dan konsep.
Sebaliknya, Independensi menekankan perbedaan yang
ada. Salah satunya yaitu pra anggapan mengenai
kebangkitan sains Barat yang dianggap sebagai integral
dari doktrin penciptaan, alam sebagai hasil penciptaan
dalam pandangan Alkitab, tidak seluruhnya bersifat
ilahiah, sehingga suatu hal yang legal bagi sains untuk
bereksperimen terhadap alam. Kemudian adanya
kesejajaran metodologis dan konseptual, sains dengan
dasar metodenya dinilai secara objektif, sedangkan
agama memiliki penilaian secara subjektif (Barbour,
2002).

Terakhir, tipologi integrasi. Tipe Integrasi, ada tiga
versi berbeda dalam Integrasi, natural teologi, teology of
nature dan sintesis sistematis, sains Natural theology
mempunyai daya tarik kuat di dunia multi-agama,
karena berangkat dari data ilmiah yang berpotensi untuk
mencapai kesepakatan diantara berbagai budaya dan
agama. Lebih lanjut, ia konsisten dengan kekaguman
dan keterpesonaan personal yang dirasakan para saintis
dalam kerja mereka. Theology of nature tidak berangkat
dari sains sebagaimana natural theology, melainkan
berdasarkan pengalaman keagamaan dan wahyu
historis. Selanjutnya, yaitu sintesis sistematis. Dalam
hal ini lan mendasarkannya pada metafisik sebagai
lambang kesatuan aspek realitas, meskipun berada ranah
di luar agama dan sains serta lebih ke arah filosofis,
namun diharapkan dapat menjadi refleksi bersama
antara sains dan agama.

Persamaan dan perbedaan pemikiran Seyyed
Hossein Nasr dan lan G Barbour

Persamaan pemikiran Nasr dan Barbour terhadap relasi
agama dan sains meliputi 3 hal, pertama, Nasr dan
Barbour dalam melihat akar permasalahan agama dan
sains ditarik secara historis pertemuan keduanya.
Pernyataan Nasr pentingnya untuk menerapkan kajian
sejarah untuk melihat hubungan agama dan sains ini,
terlihat dalam metodenya yang ia pakai dalam
disertasinya yang membahas kosmologi dalam Islam, di
dalamnya Nasr memberikan keterangan tentang sejarah
relasi agama dan sains dalam Islam sebagai gambaran
awal peta hubungan antara keduanya. Sama halnya
dengan Barbour, ia merupakan salah satu tokoh yang
menganggap sejarah tersebut penting, hal ini dapat
dirasakan secara eksplisit dalam pembahasannya
tentang relasi agama dan sains dalam 4 tipologinya,
konflik, independensi, dialog dan integrasi, lebih terlihat
sebagai tahapan sejarah pertemuan sains dan agama di
Barat. Kedua, permasalahan yang terjadi antara agama
dan sains sebenarnya terletak pada permasalahan etika
lingkungan dan yang ketiga yaitu konsep mereka atas
solusi untuk integrasi antara agama dan sains, lebih
berat pada pendekatan filosofis dan metafisis. Nasr
dengan filsafat perennialnya yang menonjol dan untuk
Barbour melalui pendekatan filsafat proses. Baik Nasr
maupun Barbour sama-sama mengharapkan adanya
eksplorasi lebih jauh atas argumen mereka yang
tertuang dalam pendekatan yang lebih filosofis. Nasr
dalam pemikirannya yang sangat jelas dilandasi atas
filsafat perennial yang menginginkan adanya konsep
universalitas, tercermin dalam seluruh karyanya terkait
relasi agama dan sains, yang terangkum dalam tiga inti
pokok pemikiran Nasr, yaitu mengenai pentingnya
sejarah dan filsafat untuk dikaji ulang ketika hendak
mengetahui relasi antara agama dan sains, Kkrisis
lingkungan yang disebabkan etika manusia modern, dan
terakhir gagasannya mengenai sains Islam, merupakan
sebagai hasil dari filsafat perennial yang ia terapkan
yang akhirnya membawa serta metafisika ke dalam
ranah yang lebih rasional.

Adapun perbedaan pemikiran antara Nasr dan
Barbour terletak pada tiga aspek, yang pertama yaitu
argumen mereka tentang kedudukan sains itu sendiri,
yaitu mengenai arti sains secara definitif yang kemudian
mempengaruhi  pemikiran mereka terhadap sains
sebagai alat untuk menilai kebenaran. Kedua, perbedaan
pemikiran lain antara Barbour dan Nasr, yaitu tentang
satu isu dimana agama dan sains, semenjak
kemunculannya selalu dilibatkan, yaitu tentang teori
evolusi. Dan yang ketiga, perbedaan pemikiran Nasr
dan Barbour terhadap relasi agama dan sains, juga
terlihat pada objek agama yang mereka kaji dan
kemudian di integrasikan dengan sains.



176 PROSIDING KONFERENSI INTEGRASI INTERKONEKSI ISLAM DAN SAINS 1: 171-176, 2018

KESIMPULAN

Wacana relasi agama dan sains pada dua tradisi di dunia
Barat dan dunia Islam sangat bergantung pada
latarbelakang historis perjumpaan antara agama dan
sains. Pada tradisi di Barat, perkembangan sains awal
pada sekitar abad ke 15 menjadi satu titik penting
kebangkitan sains, kebangkitan ini kemudian diteruskan
dengan fase ketika sains mencapai puncaknya dan
agama  perlahan  ditinggalkan  para  ilmuwan,
ketidaksimpatian saintis terhadap agama ini dikarenakan
sains menganggap bahwa percampuran agama dalam
pemikiran hanya akan mencederai logika positif.
Sedangkan dalam dunia Islam, meskipun ia tidak
mengalami masa traumatik seperti halnya Barat, dunia
Islam yang pernah mengalami masa kejayaan sainsnya
juga pernah mengalami masa stagnasi perkembangan
ilmu dan hal ini yang kemudian menjadi penyebab
ketertinggalan dunia Islam dari kemajuan sains modern
yang dihasilkan oleh Barat.

Latar belakang historis yang berbeda antara dunia
Islam dan dunia Barat inilah yang menghasilkan
perbedaan pandangan pemikir dari masing-masing
tradisi terhadap wacana agama dan sains, yang dalam
penelitian ini yaitu Seyyed Hossein Nasr dan lan G
Barbour. Dalam dunia Islam, Nasr telah memberikan
kontribusi pemikiran relasi agama dan sains pada tiga
hal yaitu, penekanannya pada pentingnya pengkajian
sejarah sains, kedua, mengenai isu lingkungan sebagai
masalah agama dan sains yang harus diselesaikan secara
bersama-sama. Dan terakhir gagasannya tentang
islamisasi sains. Sedangkan Barbour, dalam dunia Barat
pemikirannya telah menjadi satu aliran utama dalam
pengkajian relasi agama dan sains dengan teori empat
tipologinya yaitu konflik, independensi, dialog dan

integrasi. Kedua tokoh ini memiliki tiga persamaan
pemikiran, pertama, keduanya sama-sama melihat
pentingnya  pengkajian  sejarah  sains,  kedua,
permasalahan yang terjadi antara agama dan sains
sebenarnya terletak pada permasalahan etika lingkungan
dan yang ketiga yaitu konsep mereka atas solusi untuk
integrasi antara agama dan sains, lebih berat pada
pendekatan filosofis dan metafisis. Adapun perbedaan
pemikiran mereka meliputi argumen kedudukan sains,
telaah terhadap teori Darwin dan terakhir objek agama
yang mereka integrasikan dengan sains.

DAFTAR PUSTAKA

Barbour, lan G. 1990. Religion in Age of Science. San
Francisco: Harper San Francisco.

Barbour, lan G. 2002. Juru Bicara Tuhan: Antara Sains dan
Agama. terj. E R Muhammad. Bandung: Mizan.

Kraemer, Joel L. 2003. Renaisans Islam: Kebangkitan
Intelektual dan Budaya Abad Pertengahan. terj. Asep
Saefullah. Bandung: Mizan.

Nasr, Seyyed Hossein. 1978. An Introduction to Cosmological
Doctrines. Great Britain: Thames and Hudson.

Nasr, Seyyed Hossein. 1989. Knowledge and the Sacred. New
York: State University of New York Press.

Nasr, Seyyed Hossein. 2010. In Search of the Sacred: A
Conversation with Seyyed Hossein Nasr on His Life and
Thought. California: ABC-CLIO LLC.

Partanto, Pius A. 1994. Kamus Ilmiah Populer. Surabaya:
Arkola.

Waston. 2014. “Hubungan Sains dan Agama: Refleksi
Filosofis Atas Pemikiran Ian G Barbour.” PROFETIKA
Jurnal Studi Islam 15 (1): 76-89.



