
 
ISSN 2622-9439; E-ISSN 2622-9447 

Volume 1, September 2018   

Halaman:  171-176   

 

 

 

Relasi Agama dan Sains Menurut 

Seyyed Hossein Nasr dan Ian G Barbour 

 
Selvia Santi 

Program Studi Magister Interdisciplinary Islamic Studies, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Jl. Marsda Adisucipto Yogyakarta 55281 - Indonesia 

Email: silvi.humaniora@gmail.com 

 

 

Abstrak. Pemikiran mengenai isu relasi antara agama dan sains semakin berkembang ketika suara-suara pihak anti agama memenuhi 

pemberitaan media. Isu usang mengenai pertentangan antara agama dan sains memacu semangat para agamawan yang juga 

merupakan ilmuan ilmu eksak, diantaranya yang dibahas dalam penelitian ini yaitu Ian G Barbour dan Seyyed Hossein Nasr untuk 

merumuskan kembali sebuah pola relasi agama dan sains. Kedua tokoh tersebut memiliki beberapa kesamaan yang menjadikan 

keduanya dipertimbangkan untuk disejajarkan, yaitu latar kehidupan mereka yang taat beragama dan latar belakang keilmuan dalam 

bidang fisika. Pemikiran keduanya juga menjadi satu paradigma dalam melihat hubungan sains dan agama. Barbour dengan teori 

empat tipologi sains dan agama, konflik, independensi, dialog dan integrasi. Nasr dengan fokus pemikirannya pada pentingnya 

pengkajian sejarah sains, permasalahan etika lingkungan sebagai tanggung jawab bersama sains dan agama dan terakhir tentang 

gagasan sains Islam. Bentuk pemikiran mereka ini yang diperbandingkan dengan mempertimbangkan tinjauan kesejarahan 

pertemuan agama dan sains dalam tradisi agama Kristen dan Islam. Dari penelitian ini terlihat ada beberapa persamaan pola 

pemikiran Nasr dan Barbour pada beberapa aspek, tinjauan historis terhadap sains dan agama serta kesamaan dalam menggunakan 

pendekatan integratif untuk membangun relasi sains dan agama. 

 

Kata kunci: Relasi, Agama, Sains. 

 

 

 

PENDAHULUAN 

 

Wacana mengenai relasi agama dan sains semakin 

marak dikaji di Barat pada sekitar abad ke 20. Di waktu 

yang bersamaan dengan yang terjadi di Barat wacana 

relasi agama dan sains juga tengah dikaji, namun 

perkembangan wacana relasi agama dan sains dalam 

dunia Barat dan Islam terdapat perbedaan kajian, karena 

kedua wilayah tersebut mengalami pengalaman historis 

pertemuan agama dan sains yang berbeda. Barat yang 

merintis kajian keilmuan pada sekitar abad ke 15 hingga 

abad 21 mengalami berbagai peristiwa traumatik 

pertentangan antara sains dengan otoritas keagamaan, 

sedangkan Islam yang pernah menjalani masa puncak 

perkembangan sains di abad pertengahan kini tengah 

mengalami masa kemunduran. Perbedaan peristiwa 

yang dihadapi antara agama dan sains telah banyak 

dikaji oleh tokoh pemikir dunia Barat dan dunia Islam 

yaitu Ian G Barbour dan Seyyed Hossein Nasr. Baik 

Nasr maupun Barbour telah memberikan kontribusi 

pemikirannya yang telah menjadi aliran pemikiran 

utama di masing-masing tempatnya.  

Kajian pemikiran tokoh dalam wacana relasi 

agama dan sains telah banyak dilakukan oleh kalangan 

akademisi lain. Sedikitnya ada tiga penelitian mengenai 

pemikiran Ian G Barbour tentang relasi agama dan 

sains, diantaranya oleh Heri Hadiyanto, Indal Abror dan 

Waston. Untuk pemikiran Nasr, ada Halimah dan 

Muhammad Ramadhan dengan fokusnya pada konsep 

manusia dalam pandangan Nasr. Penelitian lain yang 

berupaya untuk membandingkan pemikiran tokoh dalam 

wacana relasi agama dan sains juga telah banyak 

dilakukan, salah satunya yang cukup sering dikutip 

yaitu Ach. Maimun Syamsuddin yang membandingkan 

pemikiran Mehdi Golshani dan Syed Naquib Al-Attas. 

Penelitian-penelitian yang telah ditemukan selalu 

cenderung pada dua hal, pertama mereka menekankan 

fokus pada satu tokoh dan kedua, ketika melakukan 

penelitian pada dua tokoh mereka cenderung 

membandingkan pemikiran tokoh yang berasal dari satu 

tradisi keagamaan yang sama. Ada satu penelitian yang 

dilakukan oleh Ted Peters dan Gaymon Bennett, 

keduanya mencoba melihat pemikiran tokoh yang 

berasal dari berbagai tradisi dan agama dalam usaha 

mereka menjembatani agama dan sains. Penelitian ini 

merupakan kumpulan tulisan-tulisan dari tokoh pemikir. 

Untuk itu penelitian ini berusaha memberikan kontribusi 

untuk mengeksplorasi pemikiran tokoh dalam wacana 

agama dan sains dengan pola yang berbeda dari 

penelitian sebelumnya. Penelitian ini juga berupaya 

menelusuri apakah tradisi keagamaan menjadi unsur 

penting wacana relasi agama dan sains. 

 

 

METODE 

 

Artikel ini merupakan kajian yang sifatnya deskriptif 

dikombinasikan dengan studi perbandingan pemikiran 

dua tokoh pengkaji relasi agama dan sains. Terdapat 

beberapa studi terkait dengan kajian ini, salah satunya 

http://sunankalijaga.org/prosiding/index.php/kiiis


172  1: 171-176, 2018 

 

 

 

 

penelusuran kembali hubungan antara sains dan agama 

yang dilihat dari tradisi di Barat dan dunia Islam. Kajian 

pemikiran kedua tokoh ini didasarkan pada karya ilmiah 

mereka yang berhubungan dengan wacana relasi agama 

dan sains. Ian G Barbour dengan bukunya yang telah 

diterjemahkan ke dalam Bahasa Indonesia menjadi Juru 

Bicara Tuhan: antara sains dan agama dan karya dari 

Seyyed Hossein Nasr Islam and Modern Science.  

 

 

PEMBAHASAN  

 

Gambaran umum relasi Agama dan sains  

Secara definitif sains adalah ilmu pengetahuan, dipakai 

sebagai kata kolektif untuk menunjukkan bermacam-

macam pengetahuan yang sistematik dan objektif serta 

dapat diteliti kebenarannya (Partanto, 1994: 687). 

Definisi sains ini menjadi acuan dalam mengkaji relasi 

agama dan sains, sedangkan gambaran yang 

dimaksudkan yaitu latar belakang historis pertemuan 

antara agama dan sains di Barat, dunia Islam dan pada 

masa kontemporer.  

1. Latar belakang historis relasi agama dan sains di 

Barat 

Pertemuan antara agama dan sains di Barat berlangsung 

sejak awal mula sains mulai dikembangkan di Barat. 

Pertemuan tersebut dapat dikategorikan pada tiga masa, 

masa awal berkembangnya filsafat sebagai induk dari 

sains, masa abad ke 15 ketika sains mulai dirumuskan 

pada nilai-nilai keilmiahan dan ketiga pada masa sains 

mendominasi pola pikir barat. 

Masa awal berlangsung saat pemikiran filsafat 

mulai mencari sebuah kebenaran dengan jalan penalaran 

atau penggunaan logika secara maksimal. Saat filsafat 

berkembang, pola pikir masyarakat masih sederhana 

dan sangat bergantung pada aturan-aturan kerajaan. 

Hanya sedikit orang yang berusaha keluar dari 

pemikiran sederhana dengan mencoba memikirkan 

segala sesuatu secara lebih mendalam. Bentuk 

kepercayaan yang ada saat itu berupa pengagungan pada 

dewa-dewa dan kehidupan masyarakat sangat 

ditentukan oleh pemberian dewa. Perjumpaan filsafat 

dengan bentuk kepercayaan terhadap dewa sebenarnya 

telah terlihat benih pertentangan, ketika filsafat 

memberikan pemikiran yang berlawanan dengan apa 

yang dipahami masyarakat dari ajaran dewa-dewa. 

Seperti yang terlihat dalam cerita hidup Sokrates yang 

harus diadili dalam sidang yang menganggap Sokrates 

telah melakukan penghinaan terhadap dewa di awal 

abad sebelum masehi sampai awal masehi filsafat, 

kemudian berasimilasi dengan kehidupan masyarakat 

khususnya dengan doktrin keagamaan yang nantinya 

agama Kristen banyak mengadopsi filsafat Yunani ini. 

Selanjutnya pada abad ke 15, abad ini dikenal 

sebagai masa kekristenan mendominasi masyarakat 

Barat. Kesatuan antara otoritas agama dan negara telah 

berkuasa selama berabad-abad. Dengan adanya 

dominasi ini masyarakat dikontrol dengan doktrin yang 

disebarkan oleh otoritas ini. Pengontrolan ini tidak 

hanya pada hal-hal yang sifatnya ritual keagamaan 

namun juga pembatasan pemikiran. Pihak otoritas 

Gereja saat itu tidak akan segan untuk menjatuhkan 

hukuman bagi para pelanggar nilai kebenaran yang telah 

ditetapkan oleh mereka. Diantara tokoh-tokoh ilmuwan 

yang pernah terlibat dengan penghakiman ini ada 

Nicolous Copernicus, Galileo Galilei dan Isaac Newton. 

Keberadaan mereka dianggap sebagai sebuah ancaman 

bagi Gereja karena membawa ajaran baru. 

Masa selanjutnya yaitu masa renaissance, masa 

kebangkitan sains yang diawali dari peristiwa revolusi 

industri di Perancis. Peristiwa ini kemudian mengubah 

pola pikir masyarakat yang menilai segala sesuatunya 

harus dapat dibuktikan dan sifatnya harus ilmiah, diluar 

itu semua maka nilai kebenarannya diragukan. Sains 

yang sebelumnya telah berkonflik dengan agama, kini 

telah memproklamirkan kemenangannya atas agama, 

sehingga di masa ini menjadi satu pandangan umum 

ketika melihat adanya ilmuan yang atheis dan bahkan 

mencoba membuang agama dari aspek kehidupan 

masyarakat. 

2. Latar belakang historis relasi agama dan sains di 

dunia Islam 

Perkembangan sains di dunia Islam dapat dikatakan 

lebih awal dari pada perkembangan yang ada di Barat, 

saat Barat tengah didominasi oleh otoritas agama, dunia 

Islam justru tengah membangun peradabannya di 

wilayah Timur Tengah. Renaisansi Islam yang rentang 

waktunya sangat panjang dapat dikatakan telah 

berlangsung dari abad ke 3 H/9 M sampai abad ke 4 

H/10 M. Periode ini yang menurut istilah S.D. Goitein 

disebut sebagai puncak “Intermediate Civilization of 

Islam” menyaksikan munculnya kelas menengah yang 

makmur dan berpengaruh yang memiliki keinginan kuat 

dan fasilitas yang diperlukan untuk memperoleh 

pengetahuan dan status sosial yang telah memberikan 

kontribusi dalam pengembangan dan penyebaran 

kebudayaan kuno (Kraemer, 2003). 

Masa renaissance di Islam ini bukan berarti selalu 

berjalan searah dengan pemikiran keagamaan, namun 

sikap pertentangan ini hanya dijumpai pada beberapa 

tokoh agama yang menilai dan mengharamkan filsafat 

yang diambil dari Yunani. Saat itu pengembangan 

keilmuan masih terus berjalan meskipun mendapatkan 

kecaman. Namun ternyata pengembangan ilmu ini 

akhirnya mengalami perlambatan hingga akhirnya 

berujung pada masa stagnasi. Masa ini dikenal dengan 

masa tertutupnya pintu ijtihad dan orang-orang hanya 

mendalami ilmu-ilmu agama. Masa ini berlangsung 

sampai abad ke 18 yang diakhiri dengan lahirnya tokoh-

tokoh pembaharu dalam dunia Islam yang memotivasi 

kembali semangat kebangkitan Islam. 

3. Perkembangan relasi agama dan sains di Era 

kontemporer 

Peristiwa-peristiwa yang menghiasi hubungan antara 

agama dan sains yang ada dalam tradisi Barat maupun 

Islam menghasilkan sebuah bentuk hubungan baru bagi 



SANTI – Relasi Agama dan sains menurut Seyyed Hossein Nasr dan Ian G Barbour 173 

 

 

 

 

keduanya. Kedua tradisi mencoba mencermati relasi 

sains mereka dengan tradisi keagamaan dan para 

pemikir mencoba untuk merenungi kembali dampak-

dampak yang akan terjadi jika keduanya terpisah. Sains 

di Barat dapat dikatakan telah mengalami masa puncak 

penemuan yang luar biasa ketika mereka membuang 

dimensi keagamaan dalam kehidupan, namun disisi lain 

para ilmuan dihadapkan pada satu kehampaan, karena 

sains yang ada ternyata hanya memuaskan kehidupan 

fisiknya tetapi tidak pada aspek batin, selain itu juga 

kepekaan dan empati ternyata mulai tergerus dengan 

adanya temuan yang menyebabkan manusia semakin 

bersifat individualis.  

Sedangkan dalam Islam, selama mengalami masa 

penjajahan mereka terlelap dalam kekuasaan barat yang 

telah maju. Ketertinggalan ini ditanggapi dengan cara 

merekonstruksi sains yang saat ini banyak dipengaruhi 

dunia Barat agar dapat sejalan dengan landasan agama 

Islam. Dalam hal ini, beberapa tokoh di era kontemporer 

telah memberikan pemikirannya, tokoh-tokoh tersebut, 

diantaranya yaitu Fazlur Rahman, Ismail Raji Al-Faruqi, 

Naquib Al-Attas, Mohammed Arkoun, Sayyed Hossein 

Nasr dan Mehdi Golshani. 

 

Biografi dan pemikiran Seyyed Hossein Nasr dalam 

relasi Agama dan sains 
Seyyed Hossein Nasr lahir di Kota Teheran, Iran pada 

tanggal 7 April 1933. Nasr berasal dari keluarga yang 

konsern dengan pendidikan agama, kakeknya termasuk 

ulama besar di Iran dan ayahnya seorang sarjana 

kenamaan di Persia. Nasr mendapatkan pendidikan 

informalnya dari ayahnya langsung dan pendidikan 

formalnya ia dapatkan di sekolah tradisional di Iran. 

Selanjutnya keluarga Nasr pindah ke Amerika dan Nasr 

melanjutkan pendidikannya di Massacheussetts Institute 

of Technology (MIT). Di MIT Nasr belajar langsung 

dengan Bertrand Russel dan tokoh lain (Nasr, 2010). 

Di tahun 1956 ia berhasil mendapatkan gelar 

master pada bidang geofisika. Setelah itu Nasr 

melanjutkan program doktornya di universitas Harvard 

pada bidang sejarah dan filsafat ilmu pengetahuan. 

Kecerdasan Nasr dalam bidang ilmu eksak tidak perlu 

diragukan lagi, namun Nasr merasa tidak puas dengan 

hanya berhenti pada mengetahui prinsip kerja ilmu 

fisika, ia kemudian mendalami sejarah pengetahuan dan 

juga ilmu-ilmu metafisik. Dari ketertarikannya ini ia 

kemudian banyak berinteraksi dengan tokoh-tokoh 

filsafat perennial, salah satunya yang ia kagumi Fritjhof 

Schuon. Pemikir ini banyak memberikan kontribusi 

mengenai pandangan-pandangan metafisis dalam 

filsafat perenial, yang berisi kritik atas filsafat Barat 

modern. Dan yang paling urgen adalah dia juga seorang 

tokoh utama dalam perspektif tradisional di dunia 

modern yang banyak berbicara tentang makna tradisi. 

Dalam catatan Amin razavi, Nasr telah mempelopori 

berdirinya Imperial Iranian Academy of Philosophy, 

dengan kontribusinya telah menerbitkan jurnal ilmiah 

yang bertajuk Javidan Khirad (Sophia Perennis) dan 

juga telah banyak mempublikasikan teks-teks 

tradisional dengan jumlah besar. 

Pemikiran Nasr terhadap relasi agama dan sains, 

menjadi fokusnya ketika ia telah menamatkan studi di 

universitas harvard, hal ini dapat terlihat lewat disertasi 

yang ia garap, yang kemudian di publikasikan oleh 

universitas harvard dengan judul, An Introduction to 

Islamic Cosmological Doctrines : conception of nature 

and methods used for its study by the Ikhwan Al-Shafa, 

Al-Biruni and Ibn Sina. Ada banyak karyanya yang 

membahas tentang relasi agama dan sains, antara lain 

yaitu, Man and Nature, The Spiritual Crisis of Modern 

Man, Science and Civilization in Islam, Islamic Science- 

An Illustrated Study, Knowledge and The Sacred yang 

merupakan Gifford Lecture-nya. Ada tiga hal yang 

berkaitan dengan pemikiran Nasr terhadap relasi agama 

dan sains: 

1. Pentingnya pengkajian sejarah dan filsafat sains 

Nasr mengajak umat Islam untuk menengok sejarah 

masa kemajuan serta kemunduran yang dihadapi dunia 

Islam. Sejarah ini akan membantu umat Islam untuk 

menemukan kembali jati dirinya sebagai umat yang 

pernah mengalami masa keemasan pada pencapaian 

kemajuan sains. Tidak hanya sejarah dari dalam Islam, 

Nasr juga mendorong untuk mengkaji kembali sains dan 

teknologi yang berasal dari Barat. Untuk argumennya 

yang terakhir ini bukan berarti Nasr melihat sains dan 

teknologi yang diciptakan Barat tidak bersifat netral. 

Namun ia menekankan bahwa sebagai masyarakat yang 

tumbuh dari nilai-nilai Islam, sudah sepatutnya kita 

tidak hanya menerima sains dan teknologi Barat secara 

mentah namun perlu dikritisi lagi. 

Contoh nyata dari hal ini, seperti yang terlihat pada 

kerajaan Turki Utsmani yang saat itu dipimpin oleh 

Attaturk. Dengan pemahaman yang minim terhadap 

sejarah pemikiran serta filsafat Barat membawanya pada 

penerimaan secara mentah ideologi Barat mengenai 

negara Sekular yang diupayakannya di Turki pada masa 

itu. Upaya untuk melakukan pengkajian dalam sains dan 

teknologi gencar dilakukan, hal ini berangsur-angsur 

menjalar ke dunia Islam lainnya yang sedang 

mengupayakan kebangkitan dalam Islam. 

2. Fokus permasalahan bersama sains dan agama saat 

ini adalah krisis ekologi lingkungan 

Hal lain yang perlu diperhatikan dalam relasi agama dan 

sains, yaitu mengenai konfrontasi antara sains dan 

Islam, bukan pada sisi intelektual, namun lebih pada 

masalah etika, yang mana Barat telah memisahkan sains 

modern dari implikasi etika dari penggunaan sains 

(Nasr, 1989: 22). Dalam hal ini, Nasr memberikan 

contoh, seperti yang terjadi pada perang teluk Persia, 

meskipun secara fisik perang dipandang sebagai adu 

kekuatan teknologi, namun ini bukanlah kesalahan 

sains, melainkan kesalahan pengaplikasian etika sains 

modern. Nasr yang merupakan tokoh pengkaji agama-

agama, dalam hal ini memberikan pandangannya bahwa 

berdasarkan atas aturan Tuhan yang telah diberikan 

kepada agama-agama yang ada di bumi, yang kemudian 



174  1: 171-176, 2018 

 

 

 

 

dijadikan landasan berperilaku, dalam kaitannya dengan 

masalah ini, yaitu secara etika telah ada aturan tentang 

bagaimana pola hubungan manusia seharusnya terhadap 

alam maupun makhluk lain yang tentunya 

menginginkan adanya keharmonisan. 

3. Gagasan Islamisasi sains 

Selain dua hal di atas, yang menjadi titik fokus 

pemikiran Nasr terhadap relasi agama dan sains, ada hal 

terakhir yang penting bagi para akademisi yang 

menginginkan adanya Islamisasi sains. Mengenai hal 

ini, Nasr memberikan pandangan awalnya, sains 

merupakan bidang yang memiliki sudut pandangnya 

tersendiri. Hal ini sebagaimana dalam pernyataan Nasr 

“science arose under particular circumstance in the 

west with certain philosophical presumptions about the 

nature of reality” (sains muncul di bawah keadaan 

khusus di Barat dengan pandangan filosofis tertentu 

tentang realitas alam). 

Terhadap Sains Islam, hal yang menarik 

dikemukakan oleh Nasr dalam kesimpulan disertasinya, 

yang dapat kita katakan sebagai kekhasan dari Sains 

Islam yang dimaksud oleh Nasr, berikut kutipannya: 

There is a deep intuition in Islam, and in fact in most 

Oriental doctrines, that the aim of knowledge is not the 

discovery of an unknown which lies in an unexplored 

domain outside the being of the seeker of knowledge or 

beyond the "boundary of the known". But a return to the 

Origin of all things which lies in the heart of man as 

well as within "every atom of the Universe." To have a 

knowledge of things is to know from where they 

originate, and therefore where they ultimately return. 

Muslim authors, who have been generally imbued with 

the central Islamic doctrine of Unity, have been fully 

aware of this basic intuition of the ultimate return of all 

things to their Origin and the integration of multiplicity 

into Unity. That is why they have believed that the 

return of man to God by means of knowledge and 

purification, which is the reverse tendency of cosmic 

manifestation, conforms to the nature of things and their 

entelechy. Creation is the bringing into being of 

multiplicity from Unity, while gnosis is the 

complementary phase of the integration of the 

particular in the Universal (Nasr, 1978). 

Kutipan di atas yang pada intinya berarti bahwa 

ada intuisi terdalam dalam Islam dan pada faktanya 

dalam doktrin ketimuran bahwa tujuan utama 

pengetahuan tidak hanya mengeksplor sesuatu yang 

asalnya tidak diketahui, lalu kemudian ditemukan, 

melainkan juga untuk mengetahui hakikat kembalinya 

makhluk dari keragaman menuju pada penyatuan 

kepada sumber yang azali. Untuk itu pengetahuan tidak 

sekedar memberikan dampak secara materi, namun juga 

immateri yang terdapat dalam hatinya. 

 

Biografi dan pemikiran Ian G Barbour dalam relasi 

Agama dan sains 

Ian G Barbour lahir pada tahun 1923 di Beijing, 

ayahnya seorang ahli geologi asal Skotlandia, ibunya 

berasal dari Amerika. Disamping pekerjaan sebagai ahli 

geologi, orang tua Barbour juga dikenal sering 

melakukan dakwah sebagai seorang misionaris di 

Beijing. Pendidikan yang ditempuh Ian semenjak umur 

20 tahun, lulus S-1 dari Swarthmore College, Tahun 

1940 Barbour masuk sekolah Swarthmore, memulai 

sebagai seorang mahasiswa engineer tetapi kemudian 

pindah ke fisika karena teori-teori dan eksperimennya 

lebih menggugah rasa keingintahuan Barbour. 

Kemudian S-2 dari Universitas Duke dan Ph. D. 

dari Universitas Chicago pada 1949 dan semuanya 

dalam bidang fisika. Bidang fisika yang pertama ia 

ambil yaitu energi tinggi, namun baru beberapa tahun ia 

mengajarkan fisika, Barbour sebagai seorang yang lulus 

dari sekolah Kristen, kemudian tertarik mengkaji 

persoalan-persoalan filsafat dan agama. Hal tersebut 

kemudian mendorongnya untuk sekolah lagi di 

Universitas Yale pada bidang filsafat dan etika, hingga 

akhirnya mendapat ijazah Teologi pada 1956 (Waston, 

2014). 

Pemikiran Ian dapat dilihat dalam karya-karyanya, 

salah satunya yaitu Religion in Age of Science yang 

diceramahkan dalam Gifford Lecture  yang memiliki 3 

bagian, diantaranya agama dan metode dalam sains, 

agama dan teori sains dan yang terakhir refleksi-refleksi 

teologis dan filosofis. Pada setiap bagiannya memuat 

sub bagian terkait dengan judul pada setiap bagiannya, 

yang menarik dari bagian pertama, sebagai sisi 

orisinilitas pemikiran Ian yaitu cara yang dapat 

digunakan untuk menghubungkan sains dan agama ke 

dalam tipologi. Pada bagian kedua pemikiran Ian 

didasarkan atas teori-teori sains serta dogma dalam 

agama yang berlawanan satu sama lain, yaitu fisik dan 

metafisik, astronomi dan penciptaan, serta evolusi dan 

penciptaan yang berkesinambungan. Pada bagian akhir 

yaitu refleksi-refleksi teologis dan filosofis sebagai hasil 

pemikiran Ian terhadap dua bab sebelumnya, hingga 

menghasilkan argumen mengenai teologi proses 

(Barbour, 1990: x). 

Karya Ian lainnya yaitu When Science Meets 

Religion: Enemies, Strangers, or Partners? Yang telah 

diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia oleh penerbit 

Mizan menjadi “Juru bicara Tuhan: antara sains dan 

agama”, karya Ian ini merupakan hasil revisi dari karya 

sebelumnya yang disebutkan di atas, revisi berupa 

pengorganisasian setiap bab dengan menggunakan 

tipologi. Memetakan pandangan tentang hubungan sains 

dan agama dalam empat tipologi yakni konflik, 

independensi, dialog, dan integrasi. Tipologi ini sebagai 

tolak ukur pertemuan sains dan agama, yang akan 

digunakan sebagai ukuran sejauh mana konflik, 

independensi, dialog serta integrasi masuk dalam 

beberapa isu pertemuan sains dan agama, yaitu 

astronomi dan penciptaan, implikasi fisika kuantum, 

evolusi dan penciptaan nalar, genetika, neurosains dan 

sifat dasar manusia serta tuhan dan alam. Agar dapat 

mengetahui bagaimana pengukuran empat tipologi 



SANTI – Relasi Agama dan sains menurut Seyyed Hossein Nasr dan Ian G Barbour 175 

 

 

 

 

tersebut, maka berikut akan dijelaskan mengenai 

masing-masing indikator yang ada dalam tipologi. 

Tipologi pertama yaitu konflik, dalam tipologi ini 

pertama-tama Ian merujuk pada dua contoh kasus, yang 

pertama kasus pengadilan terhadap Galileo pada 1633. 

Sikap Galileo yang dianggap menentang otoritas Gereja 

dengan mengajukan teori Copernicus bahwa matahari 

sebagai pusat tata surya dan bumi serta planet lainnya 

mengelilingi matahari, teori ini berlawanan dengan teori 

Ptolemaeus, yang menyatakan bumi sebagai pusat tata 

surya. Implikasi dari hal ini ialah Gereja dengan dogma 

kebenarannya yang tak dapat diganggu gugat kini 

terancam lewat teori yang kemudian melebar menjadi 

permasalahan penafsiran atas alkitab, yang apabila 

bertentangan dengan sains maka harus Alkitab 

ditafsirkan secara kiasan, namun Galileo lebih memilih 

kemutlakan kebenaran Sains, situasi konflik diperparah 

dengan adanya dukungan kardinal kepada teori yang 

diajukan Galileo tersebut. 

Kedua, tipologi independensi, tipe Independensi 

merupakan salah satu langkah yang lebih maju bagi 

Barbour untuk menghindari konflik antara sains dan 

agama adalah dengan memisahkan dua bidang itu dalam 

dua kawasan yang berbeda. Hal ini dapat terlihat 

melalui dua hal, yaitu sebagai dua domain yang 

terpisah, kemudian meninjau perbedaan bahasa dan 

fungsi masing-masing. 

Ketiga, tipologi dialog. Tipe dialog dalam 

membandingkan sains dan agama, dialog menekankan 

kemiripan pra-anggapan, metode, dan konsep. 

Sebaliknya, Independensi menekankan perbedaan yang 

ada. Salah satunya yaitu pra anggapan mengenai 

kebangkitan sains Barat yang dianggap sebagai integral 

dari doktrin penciptaan, alam sebagai hasil penciptaan 

dalam pandangan Alkitab, tidak seluruhnya bersifat 

ilahiah, sehingga suatu hal yang legal bagi sains untuk 

bereksperimen terhadap alam. Kemudian adanya 

kesejajaran metodologis dan konseptual, sains dengan 

dasar metodenya dinilai secara objektif, sedangkan 

agama memiliki penilaian secara subjektif (Barbour, 

2002). 

Terakhir, tipologi integrasi. Tipe Integrasi, ada tiga 

versi berbeda dalam Integrasi, natural teologi, teology of 

nature dan sintesis sistematis, sains Natural theology 

mempunyai daya tarik kuat di dunia multi-agama, 

karena berangkat dari data ilmiah yang berpotensi untuk 

mencapai kesepakatan diantara berbagai budaya dan 

agama. Lebih lanjut, ia konsisten dengan kekaguman 

dan keterpesonaan personal yang dirasakan para saintis 

dalam kerja mereka. Theology of nature tidak berangkat 

dari sains sebagaimana natural theology, melainkan 

berdasarkan pengalaman keagamaan dan wahyu 

historis. Selanjutnya, yaitu sintesis sistematis. Dalam 

hal ini Ian mendasarkannya pada metafisik sebagai 

lambang kesatuan aspek realitas, meskipun berada ranah 

di luar agama dan sains serta lebih ke arah filosofis, 

namun diharapkan dapat menjadi refleksi bersama 

antara sains dan agama. 

Persamaan dan perbedaan pemikiran Seyyed 

Hossein Nasr dan Ian G Barbour 

Persamaan pemikiran Nasr dan Barbour terhadap relasi 

agama dan sains meliputi 3 hal, pertama, Nasr dan 

Barbour dalam melihat akar permasalahan agama dan 

sains ditarik secara historis pertemuan keduanya. 

Pernyataan Nasr pentingnya untuk menerapkan kajian 

sejarah untuk melihat hubungan agama dan sains ini, 

terlihat dalam metodenya yang ia pakai dalam 

disertasinya yang membahas kosmologi dalam Islam, di 

dalamnya Nasr memberikan keterangan tentang sejarah 

relasi agama dan sains dalam Islam sebagai gambaran 

awal peta hubungan antara keduanya.  Sama halnya 

dengan Barbour, ia merupakan salah satu tokoh yang 

menganggap sejarah tersebut penting, hal ini dapat 

dirasakan secara eksplisit dalam pembahasannya 

tentang relasi agama dan sains dalam 4 tipologinya, 

konflik, independensi, dialog dan integrasi, lebih terlihat 

sebagai tahapan sejarah pertemuan sains dan agama di 

Barat. Kedua, permasalahan yang terjadi antara agama 

dan sains sebenarnya terletak pada permasalahan etika 

lingkungan dan yang ketiga yaitu konsep mereka atas 

solusi untuk integrasi antara agama dan sains, lebih 

berat pada pendekatan filosofis dan metafisis. Nasr 

dengan filsafat perennialnya yang menonjol dan untuk 

Barbour melalui pendekatan filsafat proses. Baik Nasr 

maupun Barbour sama-sama mengharapkan adanya 

eksplorasi lebih jauh atas argumen mereka yang 

tertuang dalam pendekatan yang lebih filosofis. Nasr 

dalam pemikirannya yang sangat jelas dilandasi atas 

filsafat perennial yang menginginkan adanya konsep 

universalitas, tercermin dalam seluruh karyanya terkait 

relasi agama dan sains, yang terangkum dalam tiga inti 

pokok pemikiran Nasr, yaitu mengenai pentingnya 

sejarah dan filsafat untuk dikaji ulang ketika hendak 

mengetahui relasi antara agama dan sains, krisis 

lingkungan yang disebabkan etika manusia modern, dan 

terakhir gagasannya mengenai sains Islam, merupakan 

sebagai hasil dari filsafat perennial yang ia terapkan 

yang akhirnya membawa serta metafisika ke dalam 

ranah yang lebih rasional. 

Adapun perbedaan pemikiran antara Nasr dan 

Barbour terletak pada tiga aspek, yang pertama yaitu 

argumen mereka tentang kedudukan sains itu sendiri, 

yaitu mengenai arti sains secara definitif yang kemudian 

mempengaruhi pemikiran mereka terhadap sains 

sebagai alat untuk menilai kebenaran. Kedua, perbedaan 

pemikiran lain antara Barbour dan Nasr, yaitu tentang 

satu isu dimana agama dan sains, semenjak 

kemunculannya selalu dilibatkan, yaitu tentang teori 

evolusi. Dan yang ketiga, perbedaan pemikiran Nasr 

dan Barbour terhadap relasi agama dan sains, juga 

terlihat pada objek agama yang mereka kaji dan 

kemudian di integrasikan dengan sains. 

 

 

 

 



176  1: 171-176, 2018 

 

 

 

 

KESIMPULAN 

 

Wacana relasi agama dan sains pada dua tradisi di dunia 

Barat dan dunia Islam sangat bergantung pada 

latarbelakang historis perjumpaan antara agama dan 

sains. Pada tradisi di Barat, perkembangan sains awal 

pada sekitar abad ke 15 menjadi satu titik penting 

kebangkitan sains, kebangkitan ini kemudian diteruskan 

dengan fase ketika sains mencapai puncaknya dan 

agama perlahan ditinggalkan para ilmuwan, 

ketidaksimpatian saintis terhadap agama ini dikarenakan 

sains menganggap bahwa percampuran agama dalam 

pemikiran hanya akan mencederai logika positif. 

Sedangkan dalam dunia Islam, meskipun ia tidak 

mengalami masa traumatik seperti halnya Barat, dunia 

Islam yang pernah mengalami masa kejayaan sainsnya 

juga pernah mengalami masa stagnasi perkembangan 

ilmu dan hal ini yang kemudian menjadi penyebab 

ketertinggalan dunia Islam dari kemajuan sains modern 

yang dihasilkan oleh Barat. 

Latar belakang historis yang berbeda antara dunia 

Islam dan dunia Barat inilah yang menghasilkan 

perbedaan pandangan pemikir dari masing-masing 

tradisi terhadap wacana agama dan sains, yang dalam 

penelitian ini yaitu Seyyed Hossein Nasr dan Ian G 

Barbour. Dalam dunia Islam, Nasr telah memberikan 

kontribusi pemikiran relasi agama dan sains pada tiga 

hal yaitu, penekanannya pada pentingnya pengkajian 

sejarah sains, kedua, mengenai isu lingkungan sebagai 

masalah agama dan sains yang harus diselesaikan secara 

bersama-sama. Dan terakhir gagasannya tentang 

islamisasi sains. Sedangkan Barbour, dalam dunia Barat 

pemikirannya telah menjadi satu aliran utama dalam 

pengkajian relasi agama dan sains dengan teori empat 

tipologinya yaitu konflik, independensi, dialog dan 

integrasi. Kedua tokoh ini memiliki tiga persamaan 

pemikiran, pertama, keduanya sama-sama melihat 

pentingnya pengkajian sejarah sains, kedua, 

permasalahan yang terjadi antara agama dan sains 

sebenarnya terletak pada permasalahan etika lingkungan 

dan yang ketiga yaitu konsep mereka atas solusi untuk 

integrasi antara agama dan sains, lebih berat pada 

pendekatan filosofis dan metafisis. Adapun perbedaan 

pemikiran mereka meliputi argumen kedudukan sains, 

telaah terhadap teori Darwin dan terakhir objek agama 

yang mereka integrasikan dengan sains. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Barbour, Ian G. 1990. Religion in Age of Science. San 

Francisco: Harper San Francisco. 

Barbour, Ian G. 2002. Juru Bicara Tuhan: Antara Sains dan 

Agama. terj. E R Muhammad. Bandung: Mizan. 

Kraemer, Joel L. 2003. Renaisans Islam: Kebangkitan 

Intelektual dan Budaya Abad Pertengahan. terj. Asep 

Saefullah. Bandung: Mizan. 

Nasr, Seyyed Hossein. 1978. An Introduction to Cosmological 

Doctrines. Great Britain: Thames and Hudson. 

Nasr, Seyyed Hossein. 1989. Knowledge and the Sacred. New 

York: State University of New York Press. 

Nasr, Seyyed Hossein. 2010. In Search of the Sacred: A 

Conversation with Seyyed Hossein Nasr on His Life and 

Thought. California: ABC-CLIO LLC. 

Partanto, Pius A. 1994. Kamus Ilmiah Populer. Surabaya: 

Arkola. 

Waston. 2014. “Hubungan Sains dan Agama: Refleksi 

Filosofis Atas Pemikiran Ian G Barbour.” PROFETIKA 

Jurnal Studi Islam 15 (1): 76–89. 

 

 

 


